
Marco Grimandi. IL CASTELLO INTERIORE 

A cura di Giuliano Zanchi e Giovanna Brambilla 

 

Testo a cura di Giovanna Brambilla 

 

 

Scritto nel 1577 da Teresa d’Avila, Il castello interiore è uno dei testi fondamentali della mistica cristiana. 

Vi si narra di un castello, con sette dimore, tappe di un avvicinamento dell’anima a Dio in un serrato e 

profondo itinerario spirituale. Altrettanto serrato, profondo, e scandito in sette stazioni è l’allestimento 

che Marco Grimaldi ha pensato per questo ambiente: uno spazio allungato, proteso verso una parete 

finale, vincolante nel porre chi visita a stretto contatto con le opere; l’artista vuole consentire a chi lo 

percorre di avere la percezione di fare un viaggio nella sua testa, di poter vedere da vicino come si 

dipanano il momento intimo del lavoro, il processo creativo, i passaggi necessari per dare vita alle opere. 

La partenza è nel segno del Flusso, un fregio che si snoda dall’ingresso nello spazio, protendendosi 

verso il fondo, come una narrazione. I segni, a carboncino, si dispiegano su più fogli, ma quelle che 

sembrano fratture e salti da una carta all’altra vogliono invece essere cuciture: la forma continua, e crea 

una relazione tra i tagli dei fogli, trasporta energia, un’energia che, lo si intuisce da subito, nutre ogni 

lavoro esposto, e si acquieta solo nel grande trittico finale. 

A sinistra, invece, dieci disegni incorniciati sono dieci tappe di Grande Viaggio, un lavoro 

composto nella sua totalità da cento esemplari. Accomunati da una gamma cromatica rigorosa, su neri e 

rossi, questi disegni sono solo in apparenza slegati, perché in realtà sono un racconto di come Grimaldi 

riesce a dare voce a due lati della sua anima artistica: da una parte, infatti, c’è una tendenza a un fare più 

astratto e analitico, che sfronda, che annulla il segno nel rigore della geometria, dall’altra invece sgorga la 

necessità, ineludibile, di fare sentire il segno, di dare corpo alla forma, di mettere in campo l’espressività. 

Sono come due binari che alternativamente si avvicinano e si allontanano, come sembra indicare il moto 

sussultorio delle tracce di Flusso. Le ginocchia della madre malata, un campo da tennis assunto come 

esercizio di misurazione, la memoria di una finestra, la gravità di forme anatomiche e la loro 

trasformazione in campiture di colore piatte, che ne costituiscono la declinazione astratta, sono la 

testimonianza viva del percorso di ricerca di Grimaldi. Ogni disegno è una riflessione, nata dal desiderio di 

fermare un pensiero, una suggestione, un progetto sul nascere. Simili a trame minime di racconti 

appuntate su carta, questi disegni a volte diventano quadri, a volte nulla, altre volte, invece, hanno la 

possibilità di trasformarsi in qualcosa, solo il tempo ne darà ragione. 

Gli fanno da eco i Diari. Grimaldi ne possiede molti, sono lo strumento privilegiato per coltivare 

le proprie idee: i fogli di questi quaderni, di vario formato, sono come campi da semina. L’artista vi appunta 

pensieri, li fa crescere e moltiplicare, li affianca con pensieri, per fermarne la genesi nel tempo e nello 

spazio, li sottopone a mille prove di misurazione e disposizione, accrescimento e sfrondatura. Il Grande 

Viaggio, preparato, come sempre si fa in ogni cammino, dall’itinerario dei Diari, mostra quanto il 

disegnare sia al centro del processo di elaborazione essenziale al lavoro di un artista, al fatto che creare 

significa investigare, andare in profondità, affrontare il rischio e l’illuminazione delle prove. 

Quest’idea, di come nascono le sue forme e le sue opere, emerge in Genesi: si tratta di quattro 

disegni a parete dove prende forma un pattern su cui sta lavorando. Sarà una serie di dodici immagini, 

dodici come gli apostoli visionari e inquieti dipinti da El Greco nella Cattedrale di Toledo. D’altronde, cosa 

è una serie se non una trasfigurazione del concetto di lavoro continuo alla ricerca della forma? E chi sono 



gli apostoli, ricorda Grimaldi, se non coloro che portano la parola? Le quattro forme di Genesi sono 

messaggere di quello che l’artista definisce in modo limpido il suo “credo della pittura”, ne sono 

l’emanazione visibile, portando allo scoperto una dialettica mai acquietata tra ciò che è mosso, poetico 

ed espressivo, e ciò che è geometrico, analitico, rigoroso. 

Chiude questo itinerario, che abbiamo percorso in quattro “dimore”, la parete finale, dove stanno 

tre tele, a formare un trittico; è una prima prova, un inedito. La sua collocazione, però, non vuole essere 

vista come l’approdo della mostra, ma come una variabile del percorso creativo, che rivendica la priorità 

del disegno, e non del quadro. Quando un dipinto nasce, se nasce, è perché l’artista lo ha pensato 

nell’immagine del disegno; è lì, dove l’intelletto guida la mano, che sta l’atto creativo primario. Questo 

trittico, chiamato Quattordicesimo apostolo, è la ricomposizione pittorica della relazione - solo 

apparentemente conflittuale, in realtà fertile - tra i due binari del suo modo di comporre. Le ali laterali, 

guardate da vicino, portano allo scoperto una gamma di colori che scavalca l’impressione iniziale del nero, 

e che asseconda una composizione misurata, pausata. Ma alla stasi dei pannelli laterali fa da contraltare 

il vortice dello scomparto centrale: al centro, quasi una deflagrazione silenziosa, sta una forma, una figura, 

un corpo. Per Grimaldi questa tela è stata trattata come un sudario, imprimendo il colore in profondità 

per poi farlo riemergere come una luce che trasudasse attraverso la tela, in un lirismo vibrante, che nel 

dialogo con le altre due tele diventa un manifesto di poetica.  

 

Interrogato sul suo lavoro Marco Grimaldi ha detto: “Cosa c’è di più sacro del lasciare una traccia 

quotidiana del tuo passaggio sulla terra? Lasciare ogni giorno un segno che ti dia la possibilità di riflettere 

su chi sei, su dove sei e dove stai andando?”. Forse questo interrogativo accende un legame: quando, nel 

1577, Teresa d’Avila scriveva Il Castello interiore a Toledo, El Greco approdava in quella stessa città. Come 

allora, anche qui si hanno un viaggio, degli scritti, alcune opere, offerti allo sguardo e al pensiero di chi 

verrà in visita, per rendere conto della forte intimità dell’artista con sé stesso e della sacralità del lavoro e 

della vita. 

 

 


