Marco Grimandi. IL CASTELLO INTERIORE
A cura di Giuliano Zanchi e Giovanna Brambilla

Testo a cura di Giovanna Brambilla

Scritto nel 1577 da Teresa d’Avila, I/ castello interiore &€ uno dei testi fondamentali della mistica cristiana.
Vi si narra di un castello, con sette dimore, tappe di un avvicinamento dell’anima a Dio in un serrato e
profondo itinerario spirituale. Altrettanto serrato, profondo, e scandito in sette stazioni & I'allestimento
che Marco Grimaldi ha pensato per questo ambiente: uno spazio allungato, proteso verso una parete
finale, vincolante nel porre chi visita a stretto contatto con le opere; I'artista vuole consentire a chi lo
percorre di avere la percezione di fare un viaggio nella sua testa, di poter vedere da vicino come si
dipanano il momento intimo del lavoro, il processo creativo, i passaggi necessari per dare vita alle opere.

La partenza e nel segno del Flusso, un fregio che si snoda dall’ingresso nello spazio, protendendosi
verso il fondo, come una narrazione. | segni, a carboncino, si dispiegano su piu fogli, ma quelle che
sembrano fratture e salti da una carta all’altra vogliono invece essere cuciture: la forma continua, e crea
una relazione tra i tagli dei fogli, trasporta energia, un’energia che, lo si intuisce da subito, nutre ogni
lavoro esposto, e si acquieta solo nel grande trittico finale.

A sinistra, invece, dieci disegni incorniciati sono dieci tappe di Grande Viaggio, un lavoro
composto nella sua totalita da cento esemplari. Accomunati da una gamma cromatica rigorosa, su neri e
rossi, questi disegni sono solo in apparenza slegati, perché in realta sono un racconto di come Grimaldi
riesce a dare voce a due lati della sua anima artistica: da una parte, infatti, c’é@ una tendenza a un fare piu
astratto e analitico, che sfronda, che annulla il segno nel rigore della geometria, dall’altra invece sgorga la
necessita, ineludibile, di fare sentire il segno, di dare corpo alla forma, di mettere in campo I'espressivita.
Sono come due binari che alternativamente si avvicinano e si allontanano, come sembra indicare il moto
sussultorio delle tracce di Flusso. Le ginocchia della madre malata, un campo da tennis assunto come
esercizio di misurazione, la memoria di una finestra, la gravita di forme anatomiche e la loro
trasformazione in campiture di colore piatte, che ne costituiscono la declinazione astratta, sono la
testimonianza viva del percorso di ricerca di Grimaldi. Ogni disegno € una riflessione, nata dal desiderio di
fermare un pensiero, una suggestione, un progetto sul nascere. Simili a trame minime di racconti
appuntate su carta, questi disegni a volte diventano quadri, a volte nulla, altre volte, invece, hanno la
possibilita di trasformarsi in qualcosa, solo il tempo ne dara ragione.

Gli fanno da eco i Diari. Grimaldi ne possiede molti, sono lo strumento privilegiato per coltivare
le proprie idee: i fogli di questi quaderni, di vario formato, sono come campi da semina. L’artista viappunta
pensieri, li fa crescere e moltiplicare, li affianca con pensieri, per fermarne la genesi nel tempo e nello
spazio, li sottopone a mille prove di misurazione e disposizione, accrescimento e sfrondatura. Il Grande
Viaggio, preparato, come sempre si fa in ogni cammino, dall’itinerario dei Diari, mostra quanto il
disegnare sia al centro del processo di elaborazione essenziale al lavoro di un artista, al fatto che creare
significa investigare, andare in profondita, affrontare il rischio e I'illuminazione delle prove.

Quest’idea, di come nascono le sue forme e le sue opere, emerge in Genesi: si tratta di quattro
disegni a parete dove prende forma un pattern su cui sta lavorando. Sara una serie di dodici immagini,
dodici come gli apostoli visionari e inquieti dipinti da El Greco nella Cattedrale di Toledo. D’altronde, cosa
€ una serie se non una trasfigurazione del concetto di lavoro continuo alla ricerca della forma? E chi sono



gli apostoli, ricorda Grimaldi, se non coloro che portano la parola? Le quattro forme di Genesi sono
messaggere di quello che I'artista definisce in modo limpido il suo “credo della pittura”, ne sono
I’emanazione visibile, portando allo scoperto una dialettica mai acquietata tra cido che & mosso, poetico
ed espressivo, e cio che e geometrico, analitico, rigoroso.

Chiude questo itinerario, che abbiamo percorso in quattro “dimore”, la parete finale, dove stanno
tre tele, a formare un trittico; € una prima prova, un inedito. La sua collocazione, pero, non vuole essere
vista come |'approdo della mostra, ma come una variabile del percorso creativo, che rivendica la priorita
del disegno, e non del quadro. Quando un dipinto nasce, se nasce, € perché I'artista lo ha pensato
nell'immagine del disegno; ¢ [i, dove l'intelletto guida la mano, che sta I'atto creativo primario. Questo
trittico, chiamato Quattordicesimo apostolo, ¢ la ricomposizione pittorica della relazione - solo
apparentemente conflittuale, in realta fertile - tra i due binari del suo modo di comporre. Le ali laterali,
guardate da vicino, portano allo scoperto una gamma di colori che scavalca I'impressione iniziale del nero,
e che asseconda una composizione misurata, pausata. Ma alla stasi dei pannelli laterali fa da contraltare
il vortice dello scomparto centrale: al centro, quasi una deflagrazione silenziosa, sta una forma, una figura,
un corpo. Per Grimaldi questa tela e stata trattata come un sudario, imprimendo il colore in profondita
per poi farlo riemergere come una luce che trasudasse attraverso la tela, in un lirismo vibrante, che nel
dialogo con le altre due tele diventa un manifesto di poetica.

Interrogato sul suo lavoro Marco Grimaldi ha detto: “Cosa c’e di piu sacro del lasciare una traccia
guotidiana del tuo passaggio sulla terra? Lasciare ogni giorno un segno che ti dia la possibilita di riflettere
su chi sei, su dove sei e dove stai andando?”. Forse questo interrogativo accende un legame: quando, nel
1577, Teresa d’Avila scriveva Il Castello interiore a Toledo, El Greco approdava in quella stessa citta. Come
allora, anche qui si hanno un viaggio, degli scritti, alcune opere, offerti allo sguardo e al pensiero di chi
verra in visita, per rendere conto della forte intimita dell’artista con sé stesso e della sacralita del lavoro e
della vita.



